
Revista de Educación & Pensamiento.  Año 30 - Número 32 Revista de Educación & Pensamiento.  Año 30 - Número 32 125

Introducción

Tal como lo ponen en evidencia diversos autores, 
la felicidad es uno de los temas fundamentales de la 
filosofía en general, tanto en Occidente como en otras 
culturas que han desarrollado también sistemas de 
pensamiento abstractos, similares a la filosofía griega. 
Siendo tan vasto y habiendo transcurrido tantos siglos 
desde que los primeros filósofos griegos reflexionaron 
sobre el tema, nuestro objetivo en este artículo no 
es, por supuesto, ofrecer una lectura o interpretación 
novedosa, sino poner de relieve la manera en que un 
conjunto de estudiantes de secundaria se han apropiado 
de las lecturas de algunos filósofos, pertenecientes 
a diversas épocas. En este sentido, creemos que el 
ejercicio que proponemos es valioso en cuanto: 1. 
permite corroborar el estatus fundamental del tema, 
pues como queda en evidencia sigue siendo un aspecto 
central de la indagación filosófica; 2. ofrece lecturas 
que, aunque no son, proponen perspectivas desde un 
contexto concreto, que se define por 
las condiciones etarias y académicas 
de los estudiantes participantes.

El método seguido para la 
elaboración de este artículo consistió 
en la redacción por parte de 6 
estudiantes de un ensayo acerca del concepto de la 
felicidad. A partir de esos textos, el presente artículo 
trata de identificar los postulados ofrecidos por los 
estudiantes y, así, tratar de señalar el devenir histórico 
del concepto, pues los estudiantes tomaron como 
referentes autores de distintas épocas y “escuelas”, lo 

que permite tener una mirada un poco panorámica del 
tema.

La felicidad como base de la reflexión filosófica

Desde que el ser humano comenzó a pensar, la 
felicidad ha sido uno de los temas más recurrentes y 
complejos que nos hemos planteado. El simple hecho 
que civilizaciones tan distintas, separadas por siglos 
y geografías, hayan reflexionado sobre su significado, 
demuestra que no es una aspiración trivial. Más bien, es 
un ideal que encapsula la esencia de nuestra condición 
humana en su máxima expresión: la búsqueda de 
sentido, la búsqueda de plenitud y, al mismo tiempo, 
la aceptación de la fugacidad de toda felicidad. Como 
señala el texto de referencia, la cuestión de la felicidad 
está íntimamente ligada a la reflexión ética, ya que “la 
felicidad es el fin supremo y autosuficiente, el fin último 

de la acción humana” (Aristóteles, 
2002, p. 12).

Sin embargo, en esta era marcada 
por el consumo, la hiperconectividad 
y la instrumentalización de nuestras 
emociones, la felicidad a menudo 

se ha reducido a un imperativo superficial, mercantil 
y cuantificable. Por eso, es crucial volver a examinar 
su historia, no solo a través de los grandes sistemas 
filosóficos, sino también incorporando las voces 
contemporáneas que reflexionan desde sus propias 
experiencias y lecturas. Así, este ensayo busca retomar 

La felicidad: un horizonte filosófico, 
biológico y existencial

Por: Juan Felipe Mondragón

Happiness: a philosophical, biological and existential horizon

Recibido: 01 de julio de 2025 Aceptación: 08 de septiembre de 2025

Desde que el ser humano 
comenzó a pensar, la felicidad 
ha sido uno de los temas más 
recurrentes y complejos que 

nos hemos planteado



Revista de Educación & Pensamiento.  Año 30 - Número 32 Revista de Educación & Pensamiento.  Año 30 - Número 32126

el núcleo del texto del profesor y complementarlo con 
las aportaciones de estudiantes, quienes, a través de 
sus ensayos, iluminan aspectos actuales y desafían las 
herencias conceptuales de pensadores como Sócrates, 
Aristóteles, Epicuro, Sartre, Camus, Harari y otros.

Este recorrido no se limitará a una perspectiva histórica; 
también dialogará con la bioquímica, la vida cotidiana, 
el existencialismo y la crítica cultural, 
integrando fragmentos de los 
siete documentos analizados para 
construir una argumentación plural, 
rica y rigurosa. Al final, se evidenciará 
que la felicidad, lejos de ser una meta 
únicamente monolítica, es una construcción dinámica, 
un horizonte ético y una forma de resistencia ante la 
trivialización de la vida.

I. Grecia clásica: entre la eudaimonía y el hedonismo

En la filosofía antigua, la felicidad estaba profundamente 
conectada con la virtud y el desarrollo del ser racional. 
Aristóteles la definió como eudaimonía, que se traduce en 
el florecimiento de las capacidades más elevadas del ser 
humano. Sócrates, por su parte, relacionó la felicidad con 
el autoconocimiento y la integridad moral. Como menciona 
uno de los estudiantes: “Al enfocarse en el concepto de 
felicidad, tal como lo planteaba Sócrates (su eudaimonía), 
esta se entiende como un estado de realización del alma 
a través de la virtud y el conocimiento, alejándose de lo 
material y de los placeres”.

La Grecia helenística trajo consigo corrientes que 
transformaron la relación entre placer y felicidad. El 
epicureísmo, por ejemplo, ha sido malinterpretado 
en numerosas ocasiones. Para Epicuro, el placer 
(hedoné) debía ser visto como la ausencia de dolor 
y la tranquilidad del alma (ataraxia). No se trataba 
de promover una vida de excesos sensuales, sino 
de eliminar miedos irracionales y sufrimientos 
innecesarios. Sin embargo, como señala un estudiante: 
“El hedonismo cambia completamente según quien lo 
observe... Para muchos, el hedonismo es simplemente 
la maximización del placer, y no se atreven a pensar 
más allá de eso”.

Este matiz es crucial para entender la tensión entre 
un hedonismo superficial y uno ético. En palabras 
del mismo ensayo: “Según Epicuro, el hedonismo es 
un estilo de vida que busca evitar el sufrimiento por 
completo y solo persigue el placer. Una definición que 
él mismo considera peligrosa y que impide alcanzar 
un estado ataráxico del ser que conduzca a una vida 
plena”. Así, la invitación epicúrea es a discernir qué 

placeres realmente valen la pena y 
cuáles nos convierten en esclavos.

Por otro lado, la eudaimonía socrática 
y aristotélica implica una exigencia 
moral y racional. Otro fragmento 

estudiantil lo resalta: “La eudaimonía ofrece una 
felicidad más profunda y conduce a la autorrealización, 
al propósito y a la virtud. Psicológicamente, fortalece 
la autoestima, proporciona sentido y fomenta un 
bienestar duradero”.

II. La felicidad como fenómeno bioquímico

El avance en neurociencia y biología evolutiva nos 
ha mostrado que la felicidad tiene una base material. 
Neurotransmisores como la dopamina, la serotonina, 
la oxitocina y las endorfinas son los actores invisibles 
que dan forma a nuestras emociones. Un ensayo lo 
explica de esta manera: “Nuestro cuerpo orquesta lo 
que llamamos felicidad a través de neurotransmisores 
y la secreción de hormonas... La dopamina nos impulsa 
hacia el logro y la recompensa, la serotonina nos 
proporciona una sensación de bienestar y plenitud, la 
oxitocina fomenta el amor, la empatía y los vínculos”.

Sin embargo, surge una pregunta inquietante: 
¿podemos reducir la felicidad a un simple cóctel de 
sustancias químicas? ¿Qué pasa con la libertad, la 
moral y la trascendencia si solo necesitamos estimular 
ciertas áreas del cerebro para alcanzar la euforia? Esta 
cuestión fue explorada con gran profundidad por Aldous 
Huxley en su obra “Un mundo feliz”, como menciona 
el ensayo: “En su novela ‘Un mundo feliz’, la sociedad 
distópica, que se presenta como una utopía, mantenía a 
sus ciudadanos bajo los efectos de un fármaco llamado 
‘Soma’, eliminando así el conflicto y la duda”.

Según Epicuro, el hedonismo es 
un estilo de vida que busca evitar 

el sufrimiento por completo y 
solo persigue el placer



Revista de Educación & Pensamiento.  Año 30 - Número 32 Revista de Educación & Pensamiento.  Año 30 - Número 32 127

Yuval Noah Harari ha retomado esta idea en un 
contexto más contemporáneo. Según otro estudiante, 
“Harari sostiene que... nuestras emociones —incluida 
la felicidad— están determinadas por procesos 
fisiológicos... nuestra conciencia y experiencias 
subjetivas surgen de redes de neuronas, hormonas 
y neurotransmisores que obedecen las leyes de la 
química y la física”. Aceptar esta premisa también 
significa aceptar sus paradojas: si la felicidad es solo 
química, ¿por qué no manipularla a nuestro antojo?

III. Autarquía y plenitud interior: la felicidad como 
suficiencia vital

Frente a la tendencia de ver la felicidad como un mero 
placer efímero o como una reacción química que se 
puede manipular, la tradición filosófica de Aristóteles 
nos trae una idea clave: la autarquía. Este concepto, 
que ha cobrado nueva vida gracias a las voces de 
los estudiantes, defiende la autosuficiencia como el 
corazón de una vida plena. Como dice Isabella Orozco: 
“La felicidad genuina surge de un estado de plenitud 
individual… Esta autarquía personal implica encontrar 
un equilibrio emocional y mental que nos permite 
sentirnos ‘completos’ con lo que ya llevamos dentro”.

Esta visión nos invita a pensar que la verdadera 
felicidad no se compra ni se inyecta, 
sino que se cultiva a través de la 
disciplina interna y la apreciación de 
lo cotidiano. No es casualidad que 
Aristóteles dijera que la eudaimonía 
es autosuficiente (autárkeia), pero no 
solitaria: necesita de la comunidad, 
la amistad y la virtud práctica. 
Como bien señala la estudiante: “La 
autarquía aristotélica implica una suficiencia vital, una 
capacidad de bastarse a sí mismo para vivir una vida 
buena y virtuosa”.

En un mundo hiperconectado, encontrar esa autarquía 
interior se convierte en un acto de resistencia. La 
satisfacción que proviene de disfrutar de lo simple —
un atardecer, una conversación profunda, el silencio 
enriquecedor— contrasta con la avalancha de 
estímulos vacíos. Retomar este concepto significa 

reconocer que la felicidad puede hallarse en la 
estabilidad emocional, la moderación de deseos y la 
gratitud por lo que ya tenemos. Así, la autarquía no es 
sinónimo de aislamiento, sino una forma de liberarnos 
de un sistema que nos impone necesidades artificiales.

IV. Existencialismo: felicidad, libertad y absurdo

El siglo XX marcó un cambio radical en cómo 
entendemos la felicidad, alejándose de las viejas ideas 
teleológicas. La filosofía existencialista, especialmente, 
desafió la noción de que se puede vivir una vida feliz 
simplemente cumpliendo un destino preestablecido. 
Jean-Paul Sartre argumenta que los seres humanos 
están condenados a ser libres: no tenemos una esencia 
predeterminada y debemos forjar nuestra identidad 
a través de nuestras acciones. Como lo resume un 
estudiante: “Sartre sostiene que no nacemos con un 
propósito ni con una ‘esencia’ definida, así que cada 
persona tiene que construir su propia identidad… a 
través de las decisiones y acciones que toma a lo largo 
de su vida”.

Sin embargo, esta libertad total puede llevar a la 
angustia y al autoengaño. Sartre llama “mala fe” a la 
actitud de aquellos que evitan su responsabilidad al 
aferrarse a normas externas o a la voluntad de otros. 

Según él, la verdadera felicidad 
solo se puede alcanzar cuando se 
abraza la propia libertad de manera 
genuina. En sus propias palabras: 
“La ‘mala fe’ impide la felicidad 
porque solo podremos ser felices 
cuando tomemos decisiones de 
forma autónoma y auténtica…”.

Por otro lado, Albert Camus lleva el cuestionamiento 
existencial aún más lejos. Para él, la vida es absurda: 
no tiene un sentido último, y cualquier intento de 
encontrar un propósito trascendental solo lleva a 
la decepción. Sin embargo, ser consciente de este 
absurdo no debería llevarnos al nihilismo, sino a una 
nueva forma de libertad. El estudiante lo explica así: 
“Camus dice que los seres humanos siempre estamos 
buscando un sentido… esta búsqueda nunca es 
sencilla… En su obra ‘El mito de Sísifo’, introduce 

Frente a la tendencia de ver 
la felicidad como un mero 
placer efímero o como una 

reacción química que se puede 
manipular, la tradición filosófica 
de Aristóteles nos trae una idea 

clave: la autarquía



Revista de Educación & Pensamiento.  Año 30 - Número 32 Revista de Educación & Pensamiento.  Año 30 - Número 32128

el concepto de ‘absurdo’ y nos invita a aceptar que 
muchas cosas a nuestro alrededor carecen de sentido, 
y que al convivir con esta realidad, podemos vivir con 
más intensidad…”.

El existencialismo, por lo tanto, transforma nuestra 
comprensión de la felicidad en una forma de rebelión 
consciente. No se trata de un 
objetivo externo, sino de una actitud: 
aceptar que la vida carece de 
sentido y, aun así, vivir con plenitud, 
comprometerse, amar y crear. Sartre 
destaca la relevancia del compromiso 
político y social como parte de ser auténtico, mientras 
que Camus enfatiza la importancia de la rebeldía 
interna frente a la banalidad y el absurdo. En resumen, 
el existencialismo contemporáneo nos enseña que 
la felicidad no es algo que se hereda ni se garantiza; 
se forja a través de la libertad, la responsabilidad y la 
aceptación de lo incierto. Esta lección es especialmente 
relevante en una época que, irónicamente, intenta 
ofrecernos soluciones empaquetadas para la felicidad, 
sin reconocer la dimensión trágica de nuestra existencia.

V. Crítica contemporánea: felicidad, consumo y 
alienación

Si la filosofía clásica abogaba por la virtud y la 
autarquía, y el existencialismo defendía la libertad, 
la crítica social actual nos advierte sobre los peligros 
de convertir la felicidad en un producto comercial. En 
nuestra sociedad neoliberal, la presión de ser feliz se 
transforma en una forma de autoexplotación. Byung-
Chul Han lo expresa de manera clara: el individuo 
orientado al rendimiento no necesita un opresor 
externo, ya que se impone a sí mismo la obligación de 
ser feliz, productivo y eficiente.

Esta crítica resuena con la advertencia de uno de los 
ensayos estudiantiles: “El hedonismo puro envenena 
nuestra cotidianidad sin que siquiera nos percatemos 
de ello…”. Este hedonismo superficial, impulsado por 
la publicidad y la cultura de la inmediatez, lleva a las 
personas a confundir el placer momentáneo con un 
bienestar duradero.

Al mismo tiempo, surgen ideas como el hedonismo ético 
o liberador: placeres elegidos de manera consciente, que 
no nos esclavizan, sino que celebran la vida sin caer en 
excesos destructivos. Como se menciona en el mismo 
texto: “El hedonismo en dosis moderadas nos recuerda 
que la felicidad no solo depende de la disciplina y el 
autocontrol, sino también de disfrutar de estar vivos…”.

Desde otra perspectiva, Erich 
Fromm advirtió que confundir tener 
con ser puede llevar a una vida 
vacía. La felicidad entendida como 
acumulación de bienes genera 

ansiedad e insatisfacción constante. Byung-Chul Han 
también critica la “sociedad del cansancio”, donde el 
individuo neoliberal se autoexplota creyendo que así 
se realiza. Zygmunt Bauman, por su parte, describe 
la felicidad líquida: efímera, frágil y sujeta a la 
obsolescencia programada.

Frente a esto, recuperar una felicidad auténtica requiere 
resistir la lógica de la trivialización y revalorizar las 
relaciones, la contemplación y el autocuidado. Como 
se señala en varios ensayos, esta resistencia implica 
repensar nuestras prácticas diarias: ¿realmente 
buscamos ser felices o solo aparentarlo?

Conclusión

A lo largo de este recorrido, se ha hecho evidente 
que la felicidad es un concepto en constante debate. 
No se trata de un producto, una droga o un simple 
eslogan publicitario; es una construcción que requiere 
responsabilidad, claridad y una fuerte ética. Desde 
la eudaimonía de Aristóteles hasta el absurdo que 
plantea Camus, pasando por la autarquía personal y la 
crítica a la felicidad bioquímica de Harari, cada enfoque 
aporta un matiz único y desafía la superficialidad de 
nuestros tiempos.

Las voces de los estudiantes, que se integran aquí, 
no solo enriquecen el texto original del profesor, sino 
que lo revitalizan. Al compartir sus reflexiones, dudas 
y críticas, demuestran que la filosofía de la felicidad 
sigue muy viva, desafiando la técnica, la biología y 

En nuestra sociedad neoliberal, 
la presión de ser feliz se 

transforma en una forma de 
autoexplotación



Revista de Educación & Pensamiento.  Año 30 - Número 32 Revista de Educación & Pensamiento.  Año 30 - Número 32 129

la cultura del consumo. En un mundo inundado de 
promesas instantáneas, la verdadera felicidad —si 
es que realmente existe— requiere menos fórmulas y 
más acción: la virtud de Aristóteles, la autarquía de la 
vida cotidiana, la rebelión de Camus, la autenticidad 
de Sartre y la conciencia crítica de Han y Fromm.

Hoy en día, cuando la felicidad se nos presenta 
en forma de píldoras, algoritmos y manuales de 
autoayuda, recordar que la plenitud humana se basa 
en el compromiso con uno mismo, con los demás y con 
la comunidad es, quizás, la única manera de mantener 
viva la pregunta filosófica más antigua: ¿cómo vivir 
bien?

REFERENCIAS

Aristóteles. (2002). Ética a Nicómaco (W. D. Ross, Trad.). 
Gredos. (Obra original escrita ca. 350 a. C.)

Bauman, Z. (2007). Vida líquida (2.ª ed.). Fondo de Cultura 
Económica.

Camus, A. (1942). El mito de Sísifo (A. P. Barrios, Trad.). 
Alianza Editorial.

Epicuro. (2004). Carta a Meneceo. En Obras (pp. 83–90). 
Gredos. (Obra original escrita ca. 300 a. C.)

Fromm, E. (1956). El arte de amar (3.ª ed.). Paidós.
Han, B.-C. (2012). La sociedad del cansancio (C. Rivera, 

Trad.). Herder.
Harari, Y. N. (2018). Homo Deus: Breve historia del maña-

na (J. Muñoz, Trad.). Debate.
Sartre, J.-P. (1943). El ser y la nada (A. García, Trad.). Edi-

ciones Losada.
Agustín de Hipona. (2007). Confesiones (L. Cortés, Trad.). 

Editorial Tecnos. (Obra original escrita ca. 397 d. C.)

La felicidad No se trata de un producto, una 
droga o un simple eslogan publicitario; es una 

construcción que requiere responsabilidad, 
claridad y una fuerte ética


