La felicidad: un horizonte filosofico,
biologico y existencial

Happiness: a philosophical, biological and existential horizon

Por: Juan Felipe Mondragén

Recibido: 01 de julio de 2025

Introduccion

Tal como lo ponen en evidencia diversos autores,
la felicidad es uno de los temas fundamentales de la
filosofia en general, tanto en Occidente como en otras
culturas que han desarrollado también sistemas de
pensamiento abstractos, similares a la filosofia griega.
Siendo tan vasto y habiendo transcurrido tantos siglos
desde que los primeros filésofos griegos reflexionaron
sobre el tema, nuestro objetivo en este articulo no
es, por supuesto, ofrecer una lectura o interpretacion
novedosa, sino poner de relieve la manera en que un
conjunto de estudiantes de secundaria se han apropiado
de las lecturas de algunos filésofos, pertenecientes
a diversas épocas. En este sentido, creemos que el
ejercicio que proponemos es valioso en cuanto: 1.
permite corroborar el estatus fundamental del tema,
pues como queda en evidencia sigue siendo un aspecto
central de la indagacion filosdfica; 2. ofrece lecturas
gue, aungue no son, proponen perspectivas desde un
contexto concreto, que se define por
las condiciones etarias y académicas
de los estudiantes participantes.

El método seguido para la
elaboracion de este articulo consistié
en la redaccion por parte de 6
estudiantes de un ensayo acerca del concepto de la
felicidad. A partir de esos textos, el presente articulo
trata de identificar los postulados ofrecidos por los
estudiantes y, asi, tratar de sefialar el devenir historico
del concepto, pues los estudiantes tomaron como
referentes autores de distintas épocas y “escuelas’, lo

Revista de Educacion & Pensamiento. Afio 30 - Nimero 32

Desde que el ser humano
comenz6 a pensar, la felicidad
ha sido uno de los temas mas

recurrentes y complejos que
nos hemos planteado

Aceptacion: 08 de septiembre de 2025

que permite tener una mirada un poco panoramica del
tema.

La felicidad como base de la reflexion filoséfica

Desde que el ser humano comenzd a pensar, la
felicidad ha sido uno de los temas mas recurrentes y
complejos que nos hemos planteado. El simple hecho
que civilizaciones tan distintas, separadas por siglos
y geografias, hayan reflexionado sobre su significado,
demuestra que no es una aspiracion trivial. Mas bien, es
un ideal que encapsula la esencia de nuestra condicion
humana en su maxima expresion: la busqueda de
sentido, la busqueda de plenitud y, al mismo tiempo,
la aceptacion de la fugacidad de toda felicidad. Como
sefala el texto de referencia, la cuestion de la felicidad
esta intimamente ligada a la reflexion ética, ya que “la
felicidad es el fin supremo y autosuficiente, el fin dltimo
de la accién humana” (Aristoteles,
2002, p. 12).

Sin embargo, en esta era marcada
por el consumo, la hiperconectividad
y la instrumentalizacion de nuestras
emociones, la felicidad a menudo
se ha reducido a un imperativo superficial, mercantil
y cuantificable. Por eso, es crucial volver a examinar
su historia, no solo a través de los grandes sistemas
filosoficos, sino también incorporando las voces
contemporaneas que reflexionan desde sus propias
experiencias y lecturas. Asi, este ensayo busca retomar

125

\\\\\\\\\\HH“UU//////




\\\\\\\\\\HH“UU//////

el nucleo del texto del profesor y complementarlo con
las aportaciones de estudiantes, quienes, a través de
sus ensayos, iluminan aspectos actuales y desafian las
herencias conceptuales de pensadores como Sdécrates,
Avristételes, Epicuro, Sartre, Camus, Harari y otros.

Este recorrido no se limitara a una perspectiva histérica;
también dialogara con la bioquimica, la vida cotidiana,
el existencialismo y la critica cultural,
integrando  fragmentos de los
siete documentos analizados para
construir una argumentacion plural,
rica y rigurosa. Al final, se evidenciara
que lafelicidad, lejos de ser una meta
unicamente monolitica, es una construccion dinamica,
un horizonte ético y una forma de resistencia ante la
trivializacion de la vida.

I. Greciaclasica: entre laeudaimoniay el hedonismo

En la filosofia antigua, la felicidad estaba profundamente
conectada con la virtud y el desarrollo del ser racional.
Avristételes la definié como eudaimonia, que se traduce en
el florecimiento de las capacidades mas elevadas del ser
humano. Sdcrates, por su parte, relaciond la felicidad con
el autoconocimiento y laintegridad moral. Como menciona
uno de los estudiantes: “Al enfocarse en el concepto de
felicidad, tal como lo planteaba Sécrates (su eudaimonia),
esta se entiende como un estado de realizacion del alma
a través de la virtud y el conocimiento, alejandose de lo
material y de los placeres”.

La Grecia helenistica trajo consigo corrientes que
transformaron la relacién entre placer y felicidad. El
epicureismo, por ejemplo, ha sido malinterpretado
en numerosas ocasiones. Para Epicuro, el placer
(hedoné) debia ser visto como la ausencia de dolor
y la tranquilidad del alma (ataraxia). No se trataba
de promover una vida de excesos sensuales, sino
de eliminar miedos irracionales y sufrimientos
innecesarios. Sin embargo, como sefiala un estudiante:
“El hedonismo cambia completamente segun quien lo
observe... Para muchos, el hedonismo es simplemente
la maximizacion del placer, y no se atreven a pensar
mas alla de eso”.

126

Segun Epicuro, el hedonismo es
un estilo de vida que busca evitar
el sufrimiento por completoy  Por otro lado, la eudaimonia socratica
solo persigue el placer

Este matiz es crucial para entender la tension entre
un hedonismo superficial y uno ético. En palabras
del mismo ensayo: “Segun Epicuro, el hedonismo es
un estilo de vida que busca evitar el sufrimiento por
completo y solo persigue el placer. Una definicion que
€l mismo considera peligrosa y que impide alcanzar
un estado ataraxico del ser que conduzca a una vida
plena”. Asi, la invitacién epicurea es a discernir qué
placeres realmente valen la pena y
cuales nos convierten en esclavos.

y aristotélica implica una exigencia
moral y racional. Otro fragmento
estudiantil lo resalta: “La eudaimonia ofrece una
felicidad mas profunda y conduce a la autorrealizacion,
al propésito y a la virtud. Psicolégicamente, fortalece
la autoestima, proporciona sentido y fomenta un
bienestar duradero”.

Il. La felicidad como fenémeno bioquimico

El avance en neurociencia y biologia evolutiva nos
ha mostrado que la felicidad tiene una base material.
Neurotransmisores como la dopamina, la serotonina,
la oxitocina y las endorfinas son los actores invisibles
que dan forma a nuestras emociones. Un ensayo lo
explica de esta manera: “Nuestro cuerpo orquesta lo
que llamamos felicidad a través de neurotransmisores
y la secrecién de hormonas... La dopamina nos impulsa
hacia el logro y la recompensa, la serotonina nos
proporciona una sensacion de bienestar y plenitud, la
oxitocina fomenta el amor, la empatia y los vinculos”.

Sin  embargo, surge una pregunta inquietante:
¢podemos reducir la felicidad a un simple coctel de
sustancias quimicas? ;Qué pasa con la libertad, la
moral y la trascendencia si solo necesitamos estimular
ciertas areas del cerebro para alcanzar la euforia? Esta
cuestion fue explorada con gran profundidad por Aldous
Huxley en su obra “Un mundo feliz’, como menciona
el ensayo: “En su novela ‘Un mundo feliz', la sociedad
distopica, que se presenta como una utopia, mantenia a
sus ciudadanos bajo los efectos de un farmaco llamado
‘Soma’, eliminando asi el conflicto y la duda”.

Revista de Educacion & Pensamiento. Afio 30 - Nimero 32



Yuval Noah Harari ha retomado esta idea en un
contexto mas contemporaneo. Segun otro estudiante,
“Harari sostiene que... nuestras emociones —incluida
la felicidad— estan determinadas por procesos
fisiologicos... nuestra conciencia y experiencias
subjetivas surgen de redes de neuronas, hormonas
y neurotransmisores que obedecen las leyes de la
quimica y la fisica”. Aceptar esta premisa también
significa aceptar sus paradojas: si la felicidad es solo
quimica, ¢ por qué no manipularla a nuestro antojo?

lll. Autarquia y plenitud interior: la felicidad como
suficiencia vital

Frente a la tendencia de ver la felicidad como un mero
placer efimero o como una reaccion quimica que se
puede manipular, la tradicion filosofica de Aristoteles
nos trae una idea clave: la autarquia. Este concepto,
que ha cobrado nueva vida gracias a las voces de
los estudiantes, defiende la autosuficiencia como el
corazon de una vida plena. Como dice Isabella Orozco:
“La felicidad genuina surge de un estado de plenitud
individual... Esta autarquia personal implica encontrar
un equilibrio emocional y mental que nos permite
sentirnos ‘completos’ con lo que ya llevamos dentro”.

Esta vision nos invita a pensar que la verdadera
felicidad no se compra ni se inyecta,
sino que se cultiva a través de la
disciplina interna y la apreciacion de
lo cotidiano. No es casualidad que
Aristoteles dijera que la eudaimonia
es autosuficiente (autarkeia), pero no
solitaria: necesita de la comunidad,
la amistad y la virtud practica.
Como bien sefiala la estudiante: “La
autarquia aristotélica implica una suficiencia vital, una
capacidad de bastarse a si mismo para vivir una vida
buena y virtuosa”.

En un mundo hiperconectado, encontrar esa autarquia
interior se convierte en un acto de resistencia. La
satisfaccion que proviene de disfrutar de lo simple —
un atardecer, una conversacion profunda, el silencio
enriguecedor— contrasta con la avalancha de
estimulos vacios. Retomar este concepto significa

Revista de Educacion & Pensamiento. Afio 30 - Nimero 32

Frente a la tendencia de ver
la felicidad como un mero
placer efimero o como una
reaccion quimica que se puede ‘La ‘mala fe’ impide la felicidad
manipular, la tradicion filoséfica Porque solo podremos ser felices
de Aristoteles nos trae una idea
clave: la autarquia

W

reconocer que la felicidad puede hallarse en la
estabilidad emocional, la moderacion de deseos y la
gratitud por lo que ya tenemos. Asi, la autarquia no es
sinénimo de aislamiento, sino una forma de liberarnos
de un sistema que nos impone necesidades artificiales.

IV. Existencialismo: felicidad, libertad y absurdo

El siglo XX marcé un cambio radical en como
entendemos la felicidad, alejandose de las viejas ideas
teleologicas. Lafilosofia existencialista, especialmente,
desafié la nocion de que se puede vivir una vida feliz
simplemente cumpliendo un destino preestablecido.
Jean-Paul Sartre argumenta que los seres humanos
estan condenados a ser libres: no tenemos una esencia
predeterminada y debemos forjar nuestra identidad
a través de nuestras acciones. Como lo resume un
estudiante: “Sartre sostiene que no nacemos con un
proposito ni con una ‘esencia’ definida, asi que cada
persona tiene que construir su propia identidad... a
través de las decisiones y acciones que toma a lo largo
de su vida”.

Sin embargo, esta libertad total puede llevar a la
angustia y al autoengano. Sartre llama “mala fe” a la
actitud de aquellos que evitan su responsabilidad al
aferrarse a normas externas o a la voluntad de otros.
Segun él, la verdadera felicidad
solo se puede alcanzar cuando se
abraza la propia libertad de manera
genuina. En sus propias palabras:

cuando tomemos decisiones de
forma auténoma y auténtica...”.

Por otro lado, Albert Camus lleva el cuestionamiento
existencial aun mas lejos. Para él, la vida es absurda:
no tiene un sentido ultimo, y cualquier intento de
encontrar un proposito trascendental solo lleva a
la decepcién. Sin embargo, ser consciente de este
absurdo no deberia llevarnos al nihilismo, sino a una
nueva forma de libertad. El estudiante lo explica asi:
“Camus dice que los seres humanos siempre estamos
buscando un sentido... esta busqueda nunca es
sencilla... En su obra ‘El mito de Sisifo’, introduce

it

127




\\\\\\\\\\HH“UU//////

el concepto de ‘absurdo’ y nos invita a aceptar que
muchas cosas a nuestro alrededor carecen de sentido,
y que al convivir con esta realidad, podemos vivir con
mas intensidad...”.

El existencialismo, por lo tanto, transforma nuestra
comprension de la felicidad en una forma de rebelién
consciente. No se trata de un

objetivo externo, sino de una actitud: En nuestra sociedad neoliberal, Desde
la presion de ser feliz se
transforma en una forma de
autoexplotacion

aceptar que la vida carece de
sentido y, aun asi, vivir con plenitud,
comprometerse, amar y crear. Sartre
destaca la relevancia del compromiso
politico y social como parte de ser auténtico, mientras
que Camus enfatiza la importancia de la rebeldia
interna frente a la banalidad y el absurdo. En resumen,
el existencialismo contemporaneo nos ensefia que
la felicidad no es algo que se hereda ni se garantiza;
se forja a través de la libertad, la responsabilidad y la
aceptacion de lo incierto. Esta leccion es especialmente
relevante en una época que, irénicamente, intenta
ofrecernos soluciones empaquetadas para la felicidad,
sinreconocerla dimensién tragica de nuestra existencia.

V. Critica contemporanea: felicidad, consumo y
alienacion

Si la filosofia clasica abogaba por la virtud y la
autarquia, y el existencialismo defendia la libertad,
la critica social actual nos advierte sobre los peligros
de convertir la felicidad en un producto comercial. En
nuestra sociedad neoliberal, la presion de ser feliz se
transforma en una forma de autoexplotacion. Byung-
Chul Han lo expresa de manera clara: el individuo
orientado al rendimiento no necesita un opresor
externo, ya que se impone a si mismo la obligacion de
ser feliz, productivo y eficiente.

Esta critica resuena con la advertencia de uno de los
ensayos estudiantiles: “El hedonismo puro envenena
nuestra cotidianidad sin que siquiera nos percatemos
de ello...”. Este hedonismo superficial, impulsado por
la publicidad y la cultura de la inmediatez, lleva a las
personas a confundir el placer momentaneo con un
bienestar duradero.

128

Al mismo tiempo, surgen ideas como el hedonismo ético
o liberador: placeres elegidos de manera consciente, que
no nos esclavizan, sino que celebran la vida sin caer en
excesos destructivos. Como se menciona en el mismo
texto: “El hedonismo en dosis moderadas nos recuerda
que la felicidad no solo depende de la disciplina y el
autocontrol, sino también de disfrutar de estar vivos...”.

otra perspectiva, Erich
Fromm advirtié que confundir tener
con ser puede llevar a una vida
vacia. La felicidad entendida como
acumulacion de bienes genera
ansiedad e insatisfaccion constante. Byung-Chul Han
también critica la “sociedad del cansancio”, donde el
individuo neoliberal se autoexplota creyendo que asi
se realiza. Zygmunt Bauman, por su parte, describe
la felicidad liquida: efimera, fragil y sujeta a la
obsolescencia programada.

Frente aesto, recuperar unafelicidad auténticarequiere
resistir la logica de la trivializacion y revalorizar las
relaciones, la contemplacién y el autocuidado. Como
se sefiala en varios ensayos, esta resistencia implica
repensar nuestras practicas diarias: ¢realmente
buscamos ser felices o solo aparentarlo?

Conclusién

A lo largo de este recorrido, se ha hecho evidente
que la felicidad es un concepto en constante debate.
No se trata de un producto, una droga o un simple
eslogan publicitario; es una construccion que requiere
responsabilidad, claridad y una fuerte ética. Desde
la eudaimonia de Aristételes hasta el absurdo que
plantea Camus, pasando por la autarquia personal y la
critica a la felicidad bioquimica de Harari, cada enfoque
aporta un matiz unico y desafia la superficialidad de
nuestros tiempos.

Las voces de los estudiantes, que se integran aqui,
no solo enriquecen el texto original del profesor, sino
que lo revitalizan. Al compartir sus reflexiones, dudas
y criticas, demuestran que la filosofia de la felicidad
sigue muy viva, desafiando la técnica, la biologia y

Revista de Educacion & Pensamiento. Afio 30 - Nimero 32



La felicidad No se trata de un producto, una
droga o un simple eslogan publicitario; es una
construccion que requiere responsabilidad,
claridad y una fuerte ética

la cultura del consumo. En un mundo inundado de
promesas instantaneas, la verdadera felicidad —si
es que realmente existe— requiere menos formulas y
mas accion: la virtud de Aristételes, la autarquia de la
vida cotidiana, la rebelién de Camus, la autenticidad
de Sartre y la conciencia critica de Han y Fromm.

Hoy en dia, cuando la felicidad se nos presenta
en forma de pildoras, algoritmos y manuales de
autoayuda, recordar que la plenitud humana se basa
en el compromiso con uno mismo, con los demas y con
la comunidad es, quizas, la Unica manera de mantener
viva la pregunta filoséfica mas antigua: ¢coémo vivir
bien?

Revista de Educacion & Pensamiento. Afio 30 - Nimero 32

REFERENCIAS

Aristoteles. (2002). Etica a Nicémaco (W. D. Ross, Trad.).
Gredos. (Obra original escrita ca. 350 a. C.)

Bauman, Z. (2007). Vida liquida (2.* ed.). Fondo de Cultura
Econdmica.

Camus, A. (1942). El mito de Sisifo (A. P. Barrios, Trad.).
Alianza Editorial.

Epicuro. (2004). Carta a Meneceo. En Obras (pp. 83-90).
Gredos. (Obra original escrita ca. 300 a. C.)

Fromm, E. (1956). El arte de amar (3.2 ed.). Paidos.

Han, B.-C. (2012). La sociedad del cansancio (C. Rivera,
Trad.). Herder.

Harari, Y. N. (2018). Homo Deus: Breve historia del maiia-
na (J. Mufoz, Trad.). Debate.

Sartre, J.-P. (1943). El ser y la nada (A. Garcia, Trad.). Edi-
ciones Losada.

Agustin de Hipona. (2007). Confesiones (L. Cortés, Trad.).
Editorial Tecnos. (Obra original escrita ca. 397 d. C.)

129

\\\\\\\\Yttlllllll////////




